
 

 

44 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 
Speak my Language: 

Translation and Ideology in Arabic Culture 

Noureddine Talibi 

Mohammed V University, Rabat. Morocco 

Email : noureddinetalibi@gmail.com 
 

Published Accepted Received 

22/1/2024 13/1/2024 13/12/2023 
 

DOI  :  10.17613/82z1-f473  
 

Cite this article as : Talibi, N. (2024). Speak my Language : Translation and Ideology in Arabic Culture. Arabic 

Journal for Translation Studies, 3(6), 44-54. 
  

Abstract 

Despite their belief in ability of translation to promote the advancement of science and 

knowledge, and the exchange of human experience among nations, Arabs have been keen 

to direct the act of translation towards serving their ideological, religions, and political 

interests. As the Islamic caliphate was based on religion and Arab nationalism, the Arab 

worked to establish a sacred connection between the two through the Arabic language, 

elevating it above all other languages. Based on this founding pride of their political and 

religious identity, they marginalized literal translation of foreign texts and prohibited the 

literal translation of the Quran, they also sought to protect Arabic literature and prevent its 

transfer to other languages. 

Keywords: Translation, Ideology, Religion, Arab Nationalism, Translation of the 

Quran 

 

 

 

 

 

 

 

© 2024, Talibi, licensee Democratic Arab Center. This article is published under the terms of the C reative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 
International ( CC BY-NC 4.0), which permits non-commercial use of the material, appropriate credit, and indication if changes in the material were made. You can 
copy and redistribute the material in any medium or format as well as remix, transform, and build upon the mat erial, provided the original work is properly cited. 
 

Noureddine Talibi Speak my Language: 

Translation and Ideology in Arabic Culture 

file:///D:/المجلة%20العربية%20لعلم%20الترجمة/الأعداد/06/أبحاث%20في%20الترجمة%20(نسخ%20احترافية)/noureddinetalibi@gmail.com


 

 

45 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 
 :يلغت لمتكــ

 الترجمة والإيديولوجية عند العرب

 الدين الطالبي  نور 
 المغرب. الرباط، جامعة محمد الخامس

  noureddinetalibi@gmail.com :الايميل

 
 

 تاريخ النشر ولتاريخ القب تاريخ الاستلام

2023/12/13 2024/1/13 2024/1/22 
 

DOI : 10.17613/82z1-f473  
 

-44 (،6)3، المجلة العربية لعلم الترجمة. الترجمة والإيديولوجية عند العرب تكــلم لغتي:(. 2024) .نور الدين، الطالبي للاقتباس:

54. 

 

 ملخص

، وتبادل التجارب الإنسانية بين الأمم، فقد بالرغم من إيمانهم بقدرة الترجمة على تحفيز حركة العلوم والمعارف

على توجيه فعل الترجمة الجهة التي تخدم مصالحهم  ،إيديولوجية دينية وسياسية ، بدوافعحرص العرب

الإيديولوجية. ومادامت الخلافة الإسلامية قد قامت على الدين والقومية العربية، فقد عمل العرب على الربط بينهما 

سياسية دينية فقد  من هذا الكبرياء المؤسس لهويةربطا مقدسا يرتفع باللغة العربية فوق باقي اللغات. وانطلاقا 

همشوا الترجمة الحرفية للنصوص الأجنبية، وحرموا ترجمة القرآن ترجمة حرفية، وحرصوا على تحصين الأدب 

  ه من النقل إلى لغات أخرى.العربي ومنع

 ترجمة القرآنالدين، القومية العربية،  يديولوجيا،، الإ الترجمة :يةفتاحات المالكلم 

 

 

 

 

 

 

 

 .المركز الديمقراطي العربيمرخص لها: الالجهة  ،الطالبي،  2024©
  
 
ا  ن

ً
المقالة البحثية وفق هذه   .Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0)  لشروط شرت 

وينب  التجاري،  بالاستخدام غير  الرخصة  هذه  أي تعديلات عليه. كما تتيتسمح  بيان  صاحبه، مع  إلى  العمل  نسبة  ن الأشكال، أو بأية حرية نسخ، وتوزيع، ونقل العمل بأي شكل مح غي 
العمل الأصلي إلى المؤلفوتحويله والبناء عليه،   وسيلة، ومزجه نسب   .طالما ي 

 

file:///D:/المجلة%20العربية%20لعلم%20الترجمة/الأعداد/06/أبحاث%20في%20الترجمة%20(نسخ%20احترافية)/noureddinetalibi@gmail.com


 

 

46 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 
 ــة مقدمــ

آمن العرب منذ بداية العصر الأموي بأهمية الترجمة في الانتقال من منطق القبيلة إلى منطق الدولة وما يتطلبه من تنظيم 

سياس ي وإقلاع علمي واقتصادي بوصفها شروطا ضرورية لتحقيق الاستقرار والأمن الداخليين، ولقدرتها على تأسيس جبهة قوية 

تصمد في الصراع السياس ي والحضاري مع الامبراطوريات والدول المجاورة التي تختلف عنها من حيث الدين ومن حيث اللغة 

 ومن حيث الرؤية إلى العالم.

المعرفي الحديث النشأة سواء في دمشق أو بغداد تعامل مع الترجمة وفق منطق إيديولوجي يراعي  -غير أن النظام السياس ي

رأسها الدين الإسلامي والقومية العربية.  واستمرارها وعلىوالضامنة لاستقرارها  الاسلامية،لخلافة التوابث التي قامت عليها ا

وهكذا شجع النظام المعرفي العربي استراتيجيات للترجمة كان يرى فيها خادمة لمشروعه السياس ي والاقتصادي والثقافي، ومارس 

وعاملا في تقويض الأسس التي ارتكزت  لمصلحته،بالمقابل سلطته الرقابية على استراتيجيات أخرى كان يراها تهديدا مباشرا 

 ولاستمرارهم في السلطة. لخلافتهم،عليها السلالات الحاكمة في إعطاء المشروعية 

انطلاقا من ذلك، وتفعيلا لسلطتها الرقابية، فقد عملت المؤسسات الدينية والأدبية على تهميش الترجمة الحرفية 

تحريم مع الترجمة الحرفية للنص القرآني أما النصوص الأدبية العربية فقد ملت بصرامة تصل إلى حد الللنصوص، كما تعا

أو عبر ممارسات نصية تستعص ي على الترجمة  الشعر،لى ثقافات أخرى غير الثقافة العربية إما تنظيرا، في حالة منع نقلها إ

وما هي  الترجمات؟والنقل مثلما هو الحال بالنسبة للمقامات. فما هي الحجج التي برر بها العرب موقفهم السلبي من هذه 

 الموقف؟الخلفيات الايديولوجية القومية والدينية الكامنة وراء هذا 

للإجابة عن السؤال السابق سنعتمد تصميما يراعي في بنائه مجال الترجمة التي طالها التهميش أو المنع، منطلقين في ذلك 

ب مع تحليل موقفهم منها وبيان الأبعاد الايديولوجية لهذا الموقف، ثم ية وسياق ظهورها عند العر من تعريف الترجمة الحرف

يم الترجمة الحرفية للقرآن الكريم وبيان ححج تحريمها ودوافعه، ثم نبحث في الخلفيات نحلل بالمنهجية ذاتها سياق تحر 

 القومية التي دفعت العرب إلى تحصين أدبهم والحرص على عدم نقله إلى لغات أخرى.  

 لكم لغتكم ولي لغتي

اعتمد العرب في بداية عهدهم بنقل علوم الأمم الأخرى على الترجمة الحرفية، وهي الطريقة التي اتبعها ابن البطريق 

من الكلمات اليونانية وما تدل عليه من معنى،  كلمة مفردةينظر إلى كل  )أنوتلامذته وتقتض ي هذه الطريقة حسب الصفدي 

مات العربية ترادفها في الدلالة على ذلك المعنى فيثبتها وينتقل إلى أخرى كلك حتى يأتي على من الكليأتي الناقل بلفظة مفردة ف

. ولا شك أن هذه الطريقة تنطلق في بناء تصورها للترجمة من مبدأ (79، 1975، يالصفد تعريبه( كامل العمل الذي يريد

أخلاقي يقتض ي الأمانة في نقل النص المصدر إلى اللغة الهدف وذلك بالحفاظ على النص المصدر في كل تفاصيله الشكلية 

 المصدريين(وتركيبا وإيقاعا وتصويرا. وهو ما يؤكد عليه لادميرال في وصفه لأتباع هذه الطريقة الذين أطلق عليهم اسم  ،معجما

 (47، 2011لادميرال، ) )اللغة المصدر  يركز المصدريون على الدال اللغوي، وإبقاء أعينهم مثبتة على خصوصية



 

 

47 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

وكتابة ترجمة حرفية تحافظ في كل تفاصيلها على الخصائص الشكلية للنص المصدر ، هي ممارسة تضع اللغة الهدف في  

وضعية اختبار، اختبار السائد أي اللغة الهدف في صيغتها المعيارية المألوفة على استقبال الوافد ، وعلى الاعتراف بتقبل بنيته 

 بمخالفة قوانين الصرف والنحو في العربية  (اللغوية وادماج عناصرها الأجنبية داخل نسيج اللغة الهدف حتى ولو كان ذلك 

وهي بذلك ممارسة متحررة من سلطة النموذج الإنشائي الذي وضعته قواعد الثقافة الهدف.، ومغامرة في  (2011،65موهوب،)

تركيبية والصرفية وحتى المعجمية للغة الهدف، لى البنيات الذي تمارسه اللغة المصدر عتجربة المجهول الذي يفتحه العنف ال

مما يجعل القارئ الهدف عاجزا عن التقدم في قراءة نص غريب ترتبط عناصره وفق علاقات إسنادية غير مألوفة ومتخلصة 

من أسر عقد القراءة الذي استدامه القارئ مع نصوص سابقة، وسيجد نفسه أمام نص مكتوب بلغته الأم لكنها وأن كانت 

 .)إذ يتم بداخلها إدراج تركيب غير متوقع وكلمات أجنبية وأخرى منسية ومفقودة (نفسها ، فإنها ستبدو له غريبة وغير مألوفة 

 .(83، 2023 ساميو،)

يعيد التفكير في اللغة والمترجم حين يدمج البنيات التركيبية والصرفية للنص الأجنبي داخل نسق لغة الاستقبال، فهو 

وعن سبل استثمار العلاقات الناشئة بينهما في أفق تجديد لغوي  والأجنبي،لبحث عن شروط وأشكال التفاعل بين المحلي با

 .(38، 2006 أدونيس،) )للترجمةيعتبر تجويل أو تشويه لغة الوصول قوة إبداعية  مأمول(

جة إلى أية لغة أخرى لتجديد نفسها أو غير أن العرب كانوا يعتقدون أن اللغة العربية بلغت من الكمال ما يغنيها عن الحا

يرى  (إتمام نقصها ، فهي اللغة التي اختارها الله ، بعد ان استوفت شروط الكمال، لتكون حاملة لآخر الرسالات السماوية، 

قدس بسبب هذا وقد رفعوها إلى درجة الم الجاحظ أن اللغة العربية تفوق لغات الأمم كلها، وأن العرب معدن الفصاحة التامة 

ومادام   (46، 2006،)أدونيس.)كانت مقدسة بوصفها لغة نزل بها الوحي الإسلامي  (الارتباط الديني : لغة الوحي، ولغة النبي 

قة العرب في التعبير، أي اللغة العربية المعيار، القادرة النص القرآني ، حسب ابن قتيبة، يجري مجرى كلام العرب، فإن طري

كذلك على نقل ما دونه، أي نقل جميع أشكال التواصل الإنساني ، والتعبير عن المعاني في أحسن صورة على نقل الوحين قادرة 

ولئن كانت مقدسة بوصفها لغة نزل بها (من اللفظ. ومن هنا ارتبطت قدسيتها التاريخية بقدسيتها الدينية كما يقول أدونيس 

) أدونيس، ) نها تنقل رؤية الغيب تنقل ما هو إنساني ثقافي...فهي إلى جانب كو ه القداسة محايثة للتاريخالوحي الإسلامي فإن هذ

. وطبيعي والحالة هذه أن يكون الانحطاط كامنا في البعد عن هذه اللغة المألوفة التي تجري مجرى كلام العرب. (46، 2006

 ولذلك جعل العرب من اللغة العربية رمزا هوياتيا، كائنا مقدسا يحرم تدنيسه من خارج النظام الثقافي الذي تنتمي إليه.

إلى إدماج البنيات التركيبية للغة الأجنبية داخل النسق اللغوي للغة الاستقبال،  الحرفية تسعىوإذا كانت الترجمة           

بما هي   linguistic hospitalityللغوية فإن النص المترجم سيغذو مكانا للتفاعل بينهما،أو حسب عبارة بول ريكور للضيافة ا

، الكاتب والقارئ معاأو بصيغة أخرى اللغة المصدر واللغة الهدف. وإذا ( 42، 2004) ريكور، (مغامرة بخدمة أو خيانة سيدين (

كان هذا الاحتكاك والتلاقح بين لغتين ملمحا تجديديا يفض ي إلى تحرير الطاقة الكامنة في اللغة الهدف ودفعها لاستكشاف 

قي اللغات المجاورة نظرة مواردها التي لم تستغل بعد، فإن الفضاء الثقافي العربي نظر إلى هذا الاحتكاك بين اللغة العربية وبا

ومتى وجدناه أيضا قد تكلم بلسانين ، علمنا أنه قد أدخل الضيم  (صراع وتدافع يفض ي في النهاية إلى إلحاق الضر بالمتصارعين 

 .( 32، 2002كيليطو، ) )اب الأخرى وتاخذ منها وتعنترض عليهكل واحدة  من اللغتين تجذعليهما ، لأن 



 

 

48 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

ومن هنا فإن النواة التي أسس عليها النظام الثقافي السائد نظرته إلى الترجمة الحرفية يجد امتداداته في عنصرين اثنين :       

 اللغة العربية لغة مقدسة ومكتملة ولها القدرة الذاتية على نقل العالم والتعبير عنه -

 كل احتكاك بين اللغة العربية ولغة أخرى موجب لإلحاق الضرر بها. -

وهذا ما يفسر لنا قوة الرفض التي واجه بها المفكرون العرب الترجمة القائمة على االنقل الحرفي والامين للنص المصدر بما 

وهكذا حكم عليها الصفدي في  التعبير.وجا على طريقة العرب في يحمله من خصائص وبنى تعبيرية اجنبية إذ اعتبروا نتائجها خر 

ساق المقارنة بينها وبين الترجمة الحرة بكونها ترجمة رديئة، لأن هذا النوع من الترجمة الذي ارتبط تاريخيا بما يسميه طه عبد 

ة في فجاءت نقولهم الأولى على قدر من الركاك  (الرحمن بمرحلة النقل الابتدائي، وقد قام به مترجمون غير عرب في غالبيتهم 

في تعليقه على الترجمة الحرفية  التوحيدي،. ولعل أبا حيان (84، 1995) طه عبد الرحمن،  )العبارة والفجاجة في المضمون 

مة في منسج غير غريبة،التي قام بها متى بن يونس لفن الشعر لأرسطو، كان أشد قسوة على هذه الترجمة التي لا تنتج سوى لغة 

إنها ترجمة ركيكة منفرة، وكلامها يكاد يكون شبيها بهذيان المخمورين  (وغير واضحة فيما تريد أن تفصح عنه  علاقاتها الاسنادية

 .(110، 2002كيليطو، ) (والموسوسين

إن اللغة المتولدة عن هذه الترجمة لا ترقى إلى مستوى اللغة، إنها مجرد هذيان، إسقاط عبارات على أخرى وتركيب لفظي 

لذلك فإن موقف العرب من الترجمة الحرفية يتجاوز حدود الرغبة في الانفتاح البريء على الثقافات المجاورة إلى  .وأبكمأصم 

وإذا كان هذا التشويه والانحراف ملمحا تجديديا يحتاج إلى زمن لكي تألفه الأذواق، وتعترف به الثقافة  أسئلة مرتبطة بالهوية.

النوع من  لتربية على الغرابة، فإن النظام الثقافي السائد لم ينطلق في تعامله مع هذاا أسماه أنطوان بيرمان باو يحتاج إلى م

الترجمة بمنطق معرفي وإنما بمنطق ايديولوجي قومي يرفع اللغة العربية إلى درجة التقديس الموجب للكمال كما يجعل منها رمزا 

ينظر إليها بوصفها   (،أي أنه كان (94، 2006)أدونيس،  هكأنها الكائن نفسربي الأصلي، تبدو اللغة ، في الوعي الع  (ثابتا لهويته 

، لذلك وجب تحصين اللغة العربية المعيار ضد أشكال التشويه و الانحراف الذي (94، 2006أدونيس، ) (جوهر الكائن العربي

يدينون  اكانو من غير العرب كما  اكانو  المترجمين في هذه المرحلةيمكن للترجمة الحرفية أن تلحقه بها خاصة إدا علمنا أن غالبية 

فلا ننس ى أن لغة معظم هؤلاء المترجمين الأصلية هي   (بديانات غير ديانة الإسلام ، كما يشير إلى ذلك طه عبد الرحمن

يجعل نواياهم اتجاه ما يترجمون مما   (84، 1995) طه عبد الرحمن،  (السريانية أ وأن عقيدتهم الغالبة كانت هي المسيحية

قد تقرر عند من تعاطوا إلى تقويم النقل العربي للفلسفة اليونانية،  ( ل ريبة وشك من لدن العرب المسلمين، وبذلك فمح

سواء منهم المترجمون أو أهل اللغة أو أصحاب كتب التراجم وكتب الطبقات، أن النقل الحرفي طريق رديء لا يسلكه إلا من 

قف الذي يحمل بشكل شبه صريح دعوة اتجنب . وهو المو (100، 1995) طه ع الرحمن، ( في الترجمة ضعيفةكانت قوته 

 الترجمة الحرفية في نقل النصوص تحصينا للهوية الدينية والقومية التي تأسس عليهما نظام الخلافة الإسلامية.

جام على نشر فإن النظامين الديني والسياس ي القائمين في القرون الأولى للخلافة الاسلامية قد عملا في انس المقابل،وفي 

اللغة العربية وتعليمها لغير العرب من الشعوب المفتوحة. وقد لعب موقف المفكرين المسلمين من الترجمة دورا أساسا في هذا 

 مي.الانتشار من خلال الربط بين اللغة والادب العربين وبين سلامة العبادة والفهم الصحيح للدين الاسلا 



 

 

49 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 
 عربيا قرآنا -2

يكاد يجمع فقهاء الاسلام على تحريم الترجمة الحرفية للقرآن لأسباب متعددة يمكن إجمالها في سبب واحد هو أن القرآن 

الكريم كلام  معجز وأن الترجمة تخل بإعجازه. فإذا كان العرب يعتقدون أنهم معدن الفصاحة التامة وأن لغتهم فاقت جميع 

اللغات كما يقول الجاحظ، فإن النص القرآني بلغ من كمال الفصاحة والبيان ما فاق قدراتهم التعبيرية في الإتيان بمثله، إنه 

فرسان البلاغة وأساطين البيان ،فإن لغة الأقوام  القرآن، وهملغة  العرب معبالنسبة لهم معجز لغوي. فإذا كان هذا حال 

القرآني في كل تفاصيله لغة ومعجما وتركيبا  صاحة، عاجزة على نقل النصالأخرى ، مادامت دون مستوى اللغة العربية في الف

غير قادرة على كتابة ترجمة ترتقي  بدورها إلى مستوى الإعجاز داخل اللغة المنقول إليها فتكون بالتالي دليلا على وسحر بيان ، و 

جمي" لا يتأتى فيه من ذلك اللسان "أي اللسان الأع). ويرجع الإمام الباقلاني هذا العجز إلى أن   صدق النبوة وحقيقة الدعوة

 .(125) الباقلاني، د.ت، (وجوه الفصاحة ما يقع به التفاضل الذي ينتهي إلى حد الإعجاز 

مقام القرآن في كل أبعاده  نصا يقوملا تجوز ترجمة القرآن ترجمة حرفية إذن. أولا لاستحالتها ولأن ما ينتج عنها ليس 

الله الذي أخبر باستحالة الإتيان بمثله. فما هي النتيجة المترتبة عن هذا  لإرادةلأن كتابة ترجمة فيه تحد الإعجازية، وثانيا 

 ؟المنع

ليس القرآن الكريم كتاب تشريع فقط أو دستورا لتنظيم شكل الحياة على الأرض، إنه بالإضافة إلى ذلك وسلة للعبادة، 

فهو متعبد بتلاوته، وقراءة سوره ركن أساس من أركان الصلاة التي هي عماد الدين، ومادامت ترجمة القرآن ليست قرآنا 

صيغته العربية وإلا بطلت صلاته، كما يقول ابن للأسباب السابقة، فإن المسلم كيفما كانت لغته مضطر للصلاة بالقرآن في 

لفاظ التي أنزل الله ، أو بألفاظ عربية غير الأمن قرأ أم القرآن أو شيئا من القرآن في صلاته مترجما بغير العربية )حزم الأندلس ي 

)ابن  ا(قرآنعامدا لذلك ...بطلت صلاته، وهو فاسق لأن الله تعالى قال قرآنا عربيا ، وغير العربي ليس عربيا، فليس  تعالى

ولا تبطل صلاته فقط بل هو آثم، فاسق. وهذا الموقف ليس عاما ، أو بالأحرى ليس دينيا محضا، فقدروى  (285، 2002حزم،

أن الفرس كتبوا إلى سلمان الفارس ي رض ي الله عنه أن يكتب لهم الفاتحة ( "ه490توفي سنة  (الفقيه الحنفي السرخس ي

الديني  -غير أن النظام السياس ي (275، 2008 ) رشيد رضا، "بالفارسية، فكانوا يقرؤون ذلك في الصلاة حتى لانت ألسنتهم

ذه الترجمة خوفا من أن يستغني الناس بالترجمة عن القرآن في شبه إجماع على منع ه القائم صمت عن هذه الأمثلة، أكد

وخوفا على القرآن، الدعامة الأولى لبناء أمة إسلامية ، من التحريف والتشويه خاصة ظل الصراع بين الديانات الثلاث كما 

نية لأخرجوه من معانيه ود لو أخذوا القرآن فترجموه بالعبرااليهوأنت تعلم أن  : )الرد على النصارى  (يقول الجاحظ في رسالته 

هكذا خرج السؤال من الإطار المعرفي ليدخل ضمن حسابات االصراع  ؛(212، 1964الجاحظ، ) (ولحولوه عن جوهره

 السياس ي الديني.

د بادة يؤجر فاعلها، كما ور ولا تقتصر قراءة القرآن في شكلها التعبدي على الصلاة فقط، بل إن قراءة القرآن في ذاتها ع      

)  ، وهو عليه شاق، له أجرانلبررة، والذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيهفي الحديث النبوي: الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام ا

بها. وقد  ويجازى . ومن هنا يجد المسلم نفسه ملزما على تعلم اللغة العربية لكي تكون عبادته صحيحة (175الترمذي، د.ت، 

شعوب شمال  المفتوحة مثلودينيا على الربط بين الدين واللغة العربية لتعريب الشعوب  السائد سياسيانظام المعرفي عمل ال



 

 

50 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

بية الشعراء افريقيا أو على الأقل لدفعهم لتعلم اللغة العربية وإتقانها مثلما حصل مع الفرس الذين نبغ منهن في الثقافة العر  

من الواضح على أية حال أنه يوجد في كل مرة بعد سياس ي متفرد لا (ع باربارا كاسان إنه والمحدثون والفقهاء. لذلك نقول م

 .(50، 2019) كاسان،  (يمكن فصله عن بعد البحث الفلسفي حول اللغة والترجمة 

 لكم أدبكم ولي أدبي -3

، وبين (ليتدبروا آياته (ومن جهة أخرى فقد ربط الفقهاء بين الفهم الصحيح والجيد لمعاني القرآن بما هو مطلب عقدي 

فهم وتذوق النصوص الأدبية العربية، فقد نقل عن ابن عباس انه قال: اذا استغلق عليكم ش يء من القرآن فالتمسوه في 

الشعر. وبذلك جعل الشعر العربي مفتاحا لفك ما استغلق من معاني القرآن ولتذوق أساليبه وإدراك أوجه إعجازه، أي مفتاحا 

إن الجهة التي منها  (عبد القاهر الجرجاني هذا الارتباط الوثيق بين فهم القرآن وبين الشعر العربي بالقول  الآيات، ويؤكدلتدبر 

تقصر عنه قوى البشر، وكان محالا أن يعرف  قامت الحجة بالقرآن وظهرت وبانت وبهرت، هي أن كان على حد من الفصاحة

تشير كلمة محال هنا إلى الربط  .(203، 2023بنيس، ) (كونه كذلك إلا من عرف الشعر الذي هو ديوان العرب ، وعنوان الأدب

فلئن كانت لغة ( .مستغلقة على الذين لا يفقهون لغة الشعر ولذلك تظلشعرية المقدس بين الديني والشعري، فلغة القرآن لغة 

 (من حيث أنها هي نفسها لغة الشعر الجاهلي شعرية،القرآن نبوية او ألاهية من جهة كونها وحيا، فإنها في الوقت نفسه 

 .(46، 1996أدونيس، )

للمسلم من غير العرب أن يلج العالم الجمالي الذي يفتحه النص الشعري العربي ؟ بديهي أن الجواب هو  كيف يمكنلكن 

ويقول  الشعوب،رجمة بلغته. غير ان المفكرين العرب ومنهم الجاحظ جعلوا الشعر مزية للعرب دون سواهم من أن يقرؤه في ت

، لذلك فإن ترجمته إلى (42، 1996أدونيس، ()إن الله أقامه للعرب مقام الكتاب لغيرها  (ابن قتيبة في كلامه على الشعر العربي 

. فالشعر لا يستطيع (38، 1996) أدونيس، الشعر لا يستطاع أن يترجم، ولا يجوز عليه النقل(لغة أخرى هي عملية غير ممكنة 

، 1996أدونيس، ) (حرسه بالوزن والقافية وحسن النظم (أن ينفلث من حدود اللغة التي ألف بها وأنتجته، فقد حصنه الله و

ومتى فقد الشعر هذه الخواص الشكلية ، هو الوزن والقافية والنظم،  يحمي الشعرفالحارس الذي   كما يقول ابن قتيبة. (42

فقد خصوصيته ولم يعد يحمل سوى ما هو عام ومشترك أي المعنى، والمعاني مطروحة في الطريق يعرفها العربي والعجمي. وهذا 

أدونيس، ) (ومتى حول تقطع نظمه، وبطل وزنه، ودهب حسنه (ما تفعله الترجمة، إنها تكسر الأقفال التي تحميه وتحرسه،

1996 ،39). 

هكذا تقض ي الترجمة على الشعر العربي و تسلبه خصائصه البانية، فتمنع غير العربي من اكتشاف كنوزه اللغوية 

لا يمكن أن يؤدي إلا إلى نتيجة سيئة  (والتصويرية وتذوقها، فترجمة الشعر كما يقول كيليطو في شرحه لموقف الجاحظ 

ديمة الفائدة ، ومهما كان جمالها فإنها تصير نسيجا من التفاهات والترهات سمجة، فقراءة قصيدة مترجمة عملية سخيفة وع

إن   (منه إلا أهله كما يؤكد ذلك الجاحظ دمعنى ذلك أن الشعر لا يستفي (52، 2002كيليطو، ) (حين تنقل إلى لسان آخر

، أما غير العرب فليس لهم أمام استحالة الترجمة غير طريق واحدة هي : تعلم اللغة  )فائدة الشعر العربي مقصورة على العرب

أي من غير العرب. وهكذا انتقلنا من موقف معرفي من  )بأو من تكلم بلسان العر  (إلى العبارة السابقة  أضافالعربية ، لذلك 



 

 

51 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 اللغة العربية أو جعلها لغة نشر الأقلالمفتوحة أو على  تعريب الشعوبترجمة الشعر إلى موقف سياس ي ديني يهدف إلى  

 .)إن الشعري في الحياة العربية امتزج دائما بالسياس ي الديني  (مهيمنة بوصفها لغة السلطةـ، ولذلك يؤكد أدونيس 

ولم يكتف العرب بالوقوف ، نظريا، ضد ترجمة نصوصهم الدينية والشعرية، فقد ذهب عبد الفتاح كيليطو إلى أن العرب 

القدماء وقفوا ضد ترجمة أدبهم عبر ممارساتهم النصية ذاتها، عبر أساليب لغوية تستثمر موارد اللغة  في أقص ى درجات 

حرصوا على جعل مؤلفاتهم غير قابلة للتحويل، فطوروا صياغات وطرقا في التعبير تستعص ي  (خصوصيتها العربية، أي أنهم 

عصية على الترجمة بالمقامات، ويضرب كيليطو مثالا للكتب التي تعتمد في تأليفها أساليب ( 23، 2002كيليطو، ) (على النقل

لا يمكن تصورها مكتوبة بلغة غير العربية، وبالتالي تستحيل ترجمتها، ولا ينطبق هذا فقط على  (فمقامات الحريري مثلا 

 .(24، 2002كيليطو، ) (مقامات الحريري، وإنما على العديد من الكتابات القديمة

انطلق العرب في إطار صراعهم مع باقي الثقافات من تمركز عرقي قائم على فكرة التفوق، فاعتبر الإسلام خير دين أخرج 

، واعتقد أن اللغة العربية  )ومن يبغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه  (للناس، ومن واجب باقي الديانات أن تعترف به وتخضع له 

كذلك لغة أزلية اقترنت بظهور الإنسان على  لغة مقدسة لأن الله اختارها من دون سائر اللغات لتكون حاملة لرسالته، ولأنها

الأرض ، فهي لغة آدم، وهي لغة خالدة لأنها لغة الآخرة، يزيد من تقديسها أنها لغة أهل الجنة، ونظروا كذلك إلى آدابهم من 

أدونيس، ()مما جعله يبدو كأنه البيان الفطري الذي لا يضاهىأجمل بيان إنساني هو الشعر الجاهلي.... (منطق التفوق ذاته 

1996 ،45). 

 ومناقشتها النتائج

 صراع بينهكذا وقع العرب في خطيئة الكبرياء، التي لم تكن سوى نتيجة للتمازج الاجتماعي والثقافي وما نتج عنه من 

ظروف وفي مثل هذه ال .، رمز السلطة السياسية والدينية، وبين باقي الأمم الأخرى خاصة فيما يعرف ب النزعة الشعوبيةالعرب

الثبات  ، لضمانمن أشكال الدفاع عن الهوية، للتكتل في بنية منغلقة، يتعمق الإحساس داخلها بالتميز كشكل الجماعةتنزع 

معلوم أن الخلافة الإسلامية التميز. و  اوالاستقرار والوحدة الداخلية أولا، ثم لدفع الجماعات الأخرى للتسليم والإيمان بهذ

ولكن تفرقهم  ،الدينسادت خارج الجزيرة العربية وضمت جغرافيات بعيدة يتكلم أهلها لغات مختلفة، فالمسلمون يجمعهم 

الإثنيات اللغوية. وخوفا من أن يقع التنازع على السلطة ارتكازا ألى القومية اللغوية، فقد عمل النظام السياس ي الديني القائم 

تعطي مشروعية دينية  سياسية قوميةأي أنهم صاغوا ايديولوجية  على الربط بين الدين واللغة العربية تعظيما لها ولأهلها،

 لاستمرارهم في السلطة.

ونفهم رفضهم للترجمة الحرفية للقرآن ونفهم كذلك  لها،هنا نفهم موقف العرب من الترجمة الحرفية ورفضهم  ومن

رفضهم أن تنقل آدابهم وتترجم إلى لغات أخرى. فإذا كانت الترجمة الحرفية تقوم على التفاعل بين البنى التركيبية للغتين 

إعادة (المصدر والهدف بما يحمله هذا التفاعل من رهان تجديدي للغة الهدف التي يتم تخصيبها من لدن اللغة المصدر، فإن 

العباسية  .غير أن النظام الثقافي السائد في الخلافة الأموية والخلافة(83، 2023ساميو، ) )ابتكار اللغة هي قوة هذه العملية

 نظر بازدراء يحيل على الرفض لهذه العملية لسببين اثنين يشكلان امتدادا للتمركز العرقي العربي:



 

 

52 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

 
وإدماج بنيات تركيبية وصرفية وتصويرية  ذاتها،لإعادة ابتكار  أن اللغة العربية هي قمة البيان الإنساني، ولا تحتاج -

 من نظام لغوي آخر حتى تجدد قدراتها التعبيرية وقوتها التصويرية.

أن اللغة العربية، بما هي معدن الفصاحة والبيان، قادرة على تمثل جميع المعاني التي يمكن أن يعبر عنها الإنسان في  -

لغات أخرى وتستوعبها في أدق تفاصيلها، وتعيد التعبير عنها، في قوالب جديدة تزيد من حسنها. ولعل في تبرير سليمان البستاني 

فليس في شعر الإفرنج (ه إلى ترجمة الإلياذة لهوميروس مع تعظيمه لها صدى لهذه النزعة القومية القديمة للسبب الذي دفع

 .(91، 2007بنيس، ) (ولغاتهم ما يوفر لها أسباب البروز بحلة أجمل مما تهيئه معدات لغتنا

وحرمت الترجمة الحرفية للقرآن من منطق الكبرياء ذاته. منطق تفوق اللغة العربية على باقي اللغات. فالقرآن هو معجزة 

النبي عليه السلام، وهي ليست معجزة مادية أو خرقا لقانون من قوانين الطبيعة كما هو الحال بالنسبة لباقي الأنبياء، بل 

بلغة  أجمل بيان إنساني هو الشعر الجاهلي، وأجمل بيان  (معجزة لغوية تجعل منه أرقى أساليب البيان الإنساني على الإطلاق

لذلك فمهما كانت اللغة التي ستنقل  (45، 1996دونيس، )أ (هذا الشعر ذاتها، أرض ي وسماوي، بإطلاق، هو النص القرآني

القرآن وتترجمه فهي بدون شك قاصرة على نقل أسراره الفنية ، وعاجزة على أن تبلغ به المستوى الجمالي الذي يظهره كمعجزة، 

 أي أن يظهر في الثقافة الهدف كدليل على النبوة وصدق الرسالة الاسلامية.

ج الأدبي بامتياز. ذاث العربي القديم على ادعاء العرب النبوغ في القول الشعري الذي يعد يومئذ النمو تر ولا نعدم دليلا في ال

لا سبيل لباقي  لذلك فإن موقف المفكرين العرب ورفضهم لنقل آدابهم خارج اللسان العربي يرتكز على منطق الكبرياء نفسه. إذ

الأمم لإدراك الأساليب الفنية، والبنى التصويرية للشعر العربي سوى تعلم لسان العرب، أما ترجمته فهي قاصرة عن بلوغ ذلك 

 هذا العالم الذي تجريه اللغة العربية في بيان ساحر. للقصيدة.والجمالي لقصور لغتها على نقل العالم التخييلي 

وهذا الكبرياء الظاهر أوجها أخرى لحقيقة موقفهم من هذا النوع من الترجمة؟ ألا  المبالغ،لكن، ألا يحجب عنا هذ الادعاء 

في جواب عن سؤال لماذا ترفض الثقافة العربية أن تنقل نصوصها خارج مجالها  ما؟ادعاء القوة دليل على ضعف  يقال إن

؟ خوفا من أن تلحق النسخة الأجنبية الضعف بالنص، أو أن ةلماذا هذا الموقف إزاء الترجم( اللغوي يقول عبد الفتاح كيليطو

هو خوف مضاعف إذن،  (48، 2013كيليطو، ) تظهره على العكس من ذلك، أحسن مما هو عليه، وأن يخرج منها قوي الشوكة

 مناهضةإما تجويد الأصل أو تشويهه. وفي كلتا الحالتين يكون له أثره على النظام القائم مادامت الايديولوجيا تسعى دائما إلى 

 التغيير، بما هو حركة في اتجاه زعزعة الوضع القائم.

فإذا افترضنا أن ترجمة النصوص المقدسة، النص الديني والنص الشعري في السياق العربي، نتج عنها كتابة نصوص 

غوي والتصويري، فإن لالاللغة الأجنبية أن تحافظ على قوة النص وتماسكه، وعلى إبراز تفوقه  تستطعمتهاوية بحيث لم 

القارئ الأجنبي الذي لا يتكلم العربية سيجد نفسه أمام نص غير قادر على تحفيز الأثر الفني الذي ينتزع من خلاله الاعتراف 

، وهو ما (96، 1996أدونيس، ) (إن النص الذي تزول سلطته تنطمس حقيقته (بسلطته الدينية أو الأدبية كما يقول الماوردي 

 يشكل تهديدا للأسس التي بنى عليه النظام الديني السياس ي والقومي مشروعيته للاستمرار في السلطة.



 

 

53 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

نصوص أجمل وفي حلة أبهى من التي كانت عليها في اللغة العربية،  السابقة،أما إذا نتجت عن ترجمة النصوص المقدسة   

يترتب (ترجمة عن الرجوع إلى النسخة الأصلية وهو ما سـبال سيستغنون،العربية القوميات الاسلامية الأخرى غير  القراء منفإن 

أي أن تفقد قدسيتها، ويفقد العرب بالتالي ( 48، 1996أدونيس، )( عنه أن تفقد اللغة الأصلية طابعها الأساس الذي لا يعوض

 الأصلي،أحقيتهم في احتكار السلطة والاستفراد بها. فهذا النوع من الترجمة يعد خطرا لأنه " يرمي إلى أن يحل محل النص 

 .(48، 2013كيليطو، ) (ويلغيه، بل ويقض ي عليه، فيستبعد على الدوام

 ةصالخلا -4

نخلص، انطلاقا مما سبق، إلى أن النظام المعرفي السائد في الثقافة الإسلامية في بداية عهدها بالترجمة قد حاصر الترجمة 

نع الترجمة الحرفية للقرآن الكريم المنع الذي يصل إلى حد التحريم، الحرفية للنصوص الأجنبية وحكم عليها بالرداءة، كما م

وحرص على منع نقل الآداب العربية تنظيرا وممارسة. وينطلق هذا الموقف المنغلق والسلبي من الترجمة الحرفية من نظرة 

متعالية تجعل اللغة العربية أجمل اللغات وعلاهن فصاحة وبيانا، ولذلك فهي قادرة على التعبير واستيعاب كل المعاني المعبر 

الدينية بقى اللغات الأخرى عاجزة على نقل دقة النصوص عنها داخل اللغات الأجنبية اعتمادا على غنى مواردهان في حين ت

يب للعرب. والغاية من تأسيس هذا الكبرياء اللغوي ن المرتطز على الربط المقدس بين اللغة العربية والإسلام، هو تعر  والأدبية

الشعوب الحديثة العهد بالإسلام وتيسير نشر الدعوة الاسلامية. وبالمقابل فقد شجع النظام المعرفي القائم الترجمة الحرة 

 للنصوص الأجنبية وحلل الترجمة الحرة للقرآن الكريم لأسباب إيديولوجية أيضان سنعرضها في الجزء الثاني من هذا المقال.

 

افياالقائمة   بيبليوغر

 المراجع العربية

 .دار الكتب العلمية .الغيث المسجم في شرح لامية العجم .(1975). صلاح الدين، الصفدي -

 .المطبعة والوراقة الوطنية. مراكش: ترجمان الفلسفة (.2011. )صلاح الدين موهوب -

  .دار الآداب . بيروت:لرابعة(ة ا)الطبع الشعرية العربية، (2006). أدونيس -

 .دار الطليعة . بيروت:لن تتكلم لغتي .(2002)، عبد الفتاح. كيليطو -

 .دار توبقال ء:يضا. الدار الببالعربية لكن اللغات، جميع أتكلم. (2013)، عبد الفتاح. كيليطو -

 .الثقافي العربيالمركز . الدار البيضاء: الفلسفة والترجمة .(2002)مان، طه. عبد الرح -

 .دار توبقال: ءالدار البيضا  .والشر الشعر .(2023)حمد. ، مبنيس -

 .دار توبقال: الدار البيضاء .الحق في الشعر .(2007)حمد. ، مبنيس -

دار  . بيروت:تحقيق عبد الغفار سليمان البدراوي  .الصلاة() الجزء الثاني :المحلى بالآثار .(2002) م.الأندلس ي، ابن حز  -

 .الكتب العلمية

 .المنظمة العربيةبيروت: . اجعة نادر سراجر مو  مة محمد جديرترج .الترجمة في التنظير .(2011)جان رينيه.  لادميرال، -



 

 

54 
 

 
 

 2024 ،6، العدد 3لمجلد ا

Vol: 3 / N°: 6 (2024) 
 

  .دار توبقال ضاء:. الدار البيعز الدين الخطابي جمةتر  .الترجمة والعنف .(2023). تيفين، ساميو - 

: ءالبيضدار ا. السغيد الحنصالي وعز الدين الخطابي جمةتر  .الكونيتعقيد؛ الترجمةمديح . (2019. )بارباراكاسان،  -

 .دار توبقال

 راجع الأجنبيةلما

- Ricœur, Paul. (2004). Sur la Traduction. Paris : Bayard. 

 

 

Romanization of Arabic Bibliography 

- Safadi, Salah al-Din. (1975). Al-Ghayth al-Musjam fi Sharh Lamiyat al-'Ajam [The 

Gathered Rain in the Explanation of the Lamiyat al-'Ajam]. Dar al-Kutub al-'Ilmiyya. 

- Mohoub, Salah al-Din. (2011). Tarjuman al-Falsafa [Philosophy Translator]. Marrakech: 

Al-Matbaa' wal-Warqa al-Wataniyya. 

- Adonis. (2006). Al-Shi'riyya al-'Arabiyya (Al-Taba'a Al-Rabi'a). Beirut: Dar al-Adab. 

- Kilito, Abdul Fattah. (2002). Lan Tatakallam Lugati. Beirut: Dar al-Talaea. 

- Kilito, Abdul Fattah. (2013). Atakallam Jamee' al-Lughat, Lakin Bil-'Arabiyya. Casablanca 

: Dar Toubkal. 

- Abdul Rahman, Taha. (2002). Al-Falsafa wal-Tarjama. Casablanca: Al-Markaz Al-

Thaqafi Al-Arabi. 

- Beniss, Mohammed. (2023). Al-Shi'r wal-Shar. Casablanca: Dar Toubkal. 

- Beniss, Mohammed. (2007). Al-Haqq fil Shi'r. Casablanca: Dar Toubkal. 

- Al-Andalusi, Ibn Hazm. (2002). Al-Muhalla bial-Athar: Al-Juz' Al-Thani (Al-Salat). Edited 

by Abdul Ghaffar Suleiman Al-Badrawi. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyya. 

- Ladmiral, Jean Rene. (2011). Al-Tantheer fil Tarjama. Translation by Mohammed Jdeer, 

edited by Nader Siraj. Beirut: Al-Munazzama Al-Arabiyya. 

- Samiou, Tefin. (2023). Al-Tarjama wal-'Onf [Translation and Violence]. Translation by 

Azzeddine Al-Khattabi. Casablanca: Dar Toubkal. 

- Cassan, Barbara. (2019). Madeeh al-Tarjama; Taqeed Al-Kawni [In Praise of Translation; 

The Complexity of the Universe]. Translation by Sghaid Al-Hansali and Azzeddine Al-

Khattabi. Casablanca: Dar Toubkal. 


